Studio di Psicodramma di Milano

Scuola di Specializzazione in Psicoterapia

Specializzando

Dott.ssa Annalisa Corbo

Tesi di diploma

IL RITO E LO PSICODRAMMA

Considerazioni sulle dimensioni rituali dello psicodramma classico
e le ricadute sul cambiamento del paziente nel gruppo di terapia

Anno accademico 2014



A Tito e Anita



INDICE

INTRODUZIONE pag. 4

PARTE PRIMA: Rito e Terapia

Capitolo 1 “Fenomenologia del rito” pag. 7
1.1 “I'riti di passaggio e altri tipi di rito” pag. 7

1.2 “La qualita emotiva del vissuto come elemento essenziale e distintivo del rito
pag. 9

Capitolo 2 “Ritualita e terapia: il rito come I’alternarsi tra azione e spiegazione
dell’azione”. Pag. 11

PARTE SECONDA: Rito e psicodramma
Capitolo 3 “Il modello psicodrammatico classico e il rito: gli elementi rituali
individuabili nei fondamenti teorici e negli elementi dell’azione dello Psicodramma

Moreniano. Pag. 15

3.1 “La liminalita psichica del processo creativo psicodrammatico: dalla
spontaneita alla conserva culturale, un approfondimento sul Fattore S/C Pag. 19

Capitolo 4 “Elementi rituali nella meccanica del cambiamento del paziente in un
gruppo di terapia. L'esperienza di un gruppo di terapia all'Ospedale San Paolo di

Milano” pag. 22
4.1 11 gruppo del lunedi. Pag. 23
4.2 Globalita della messa in gioco e l'espressivita nel rito e nel percorso
psicodrammatico di un gruppo estremamente eterogeneo. Pag. 24
4.3 La rottura del copione. Pag. 26
4.4 L'intreccio io-attore e io-osservatore e la ristrutturazione del teatro interno
individuale. pag. 27
CONCLUSIONI pag. 30
BILIOGRAFIA pag. 31
RINGRAZIAMENTI pag. 33



INTRODUZIONE

“Ma qui fate di tutto un rituale, vero?”
“Questa é I'arte di trasformare I'abitudine in piacere, colonnello.”

TED LEVINE - Colonello Derricks

Giunta al termine di quattro anni di studio sullo psicodramma e sulla pratica delle
sue applicazioni terapeutiche, ho scelto di dedicare la mia tesi di specializzazione ad un
argomento dalla forte connotazione multidisciplinare riguardante gli elementi rituali nel
contesto psicodrammatico classico e la loro funzione nel cambiamento del paziente nel
gruppo di terapia.

Il mio interesse verso questo argomento di natura prettamente antropologica € nato e si e
sviluppato in seno agli spunti teorici ricevuti durante il percorso di studi e mi ha portato ad
iniziare ad interessarmi al rito poco dopo l'inizio della scuola.

Contemporaneamente iniziavo la pratica psicodrammatica e apprendevo, passo dopo passo,
le tecniche di conduzione di gruppo perdendomi nel sentore pienamente consapevole di
una forte ritualita che si perpetrava nel setting psicodrammatico, ritualita di cui ancora
poco sapevo e per interpretare la quale mi mancavano gli strumenti. Il ripetersi delle
aperture con il riscaldamento psicomotorio, lo svolgersi della sessione a cadenza
settimanale, le modalita abituali in cui si operavano i passaggi nel tempo durante la
conduzione del protagonista, l'intenso lavoro centrale, il momento della condivisione finale
come momento ineluttabile di disvelamento delle proprie emozioni e come momento di
ritorno alla realta dopo aver vissuto una “realta altra” e poi ancora il momento dei saluti e
della chiusura della sessione, nella loro platealita e ripetitivita che si coniugava a modalita
di svolgimento sempre nuove, mi comunicavano un senso di certezza (piu che di sicurezza)
sia nel momento in cui il mio ruolo era quello di direttore, sia nel momento in cui ero
condotta da colleghi o didatti. Il mio vissuto in ognuno di quei contesti aveva un “non so
che” di rituale. E sentivo che in mezzo a queste certezze fluide, si snodava la mia crescita



professionale e il mio cambiamento personale, sancito dal cadenzamento settimanale delle
esperienze pratiche e dai momenti di auto osservazione collettiva all'interno del gruppo
didattico.

Ma come definire tale sentore? A quali tipi di riti fare riferimento nella ricerca di una
definizione della ritualita psicodrammatica? Come giustificare il potenziale generativo di
tali riti agli occhi di un modello teorico che rifugge la conserva culturale e promuove la
spontaneita e la creativita (Moreno, 1946)?

La letteratura in ambito strettamente psicodrammatico presenta pochissimi riferimenti alla
tematica della ritualita. Sconfinando invece in altre aree di ricerca psicologica e non, ho
avuto la possibilita di leggere teorie di psicologi, ricercatori, antropologi e teologi che
hanno argomentato un nesso tra il rito, il cambiamento personale, il cambiamento sociale,
la consapevolezza di sé, la funzione del divino e dell'inspiegabile, la voce dell'inconscio
collettivo, i gruppi e quindi la societa intesa in senso piu ampio.

Vedremo, nel corso del mio approfondimento, che l'atmosfera emotiva del rito ha molte
corrispondenze con l'esperienza psicodrammatica e che il cambiamento del paziente passa
anche attraverso un'amplificazione rituale di tali emotivita vissute nella semi realta.

La struttura della tesi e la seguente: andro innanzitutto ad illustrare in una prima parte la
fenomenologia del rito per trovare una definizione che possa servirci ad avere un'idea piu
globale possibile di un fenomeno cosi sfaccettato, idea che non sara facilmente univoca ma
che ci consentira di comprenderne i diversi aspetti, manifestazioni e funzioni. Si
individuera al termine di questa parte un unico elemento distintivo comune alle diverse
tipologie del fenomeno.

Nella seconda parte, che non e nettamente disgiunta dalla prima ma da essa consegue
direttamente, confronterd i momenti rituali con i momenti psicodrammatici piu
significativi prendendo a riferimento il modello dello psicodramma classico o moreniano.
Approfondiro i meccanismi che permettono il cambiamento del paziente ricercando in essi
elementi della ritualita e riportero contestualmente, come esempio pratico, momenti
esperienziali vissuti all'interno del Servizio di Psicologia dell'Azienda Ospedaliera San
Paolo di Milano dove per due anni ho condotto un gruppo eterogeneo continuativo di
psicoterapia.

Questa tesi non puo essere considerata, sia nelle intenzioni sia nello svolgimento, esaustiva
del tema in oggetto e tiene volontariamente e necessariamente un approccio generalista con
qualche eccezione di approfondimento a scopo esemplificativo. Rimangono fuori da questo
lavoro approfondimenti di tematiche fondamentali come il rito religioso e il rapporto con il
trascendente e il divino la cui trattazione avrebbe richiesto un lavoro di proporzioni molto
diverse. Allo stesso modo ho scelto di non descrivere in modo approfondito come avrei
desiderato, tutta una parte teorica relativa alla metodologia psicodrammatica classica. Sara
interessante prendere in considerazione tali tematiche in un secondo momento: desidero
infatti considerare questo lavoro come un punto di partenza, una sorta di indice su cui
impostare successivi approfondimenti, via via pit puntuali, oltre che come un invito al
dialogo fra l'area socio-antropologica e sociale e quella psicodrammatica su  questo
argomento.



PARTE PRIMA
Rito e terapia

“I rituali comprenderanno sempre il buttare via qualcosa:
distruggere il nostro grano o vino sull'altare degli dei.”

GILBERT KEITH CHESTERTON



CAPITOLO 1
Fenomenologia del rito

La definizione che II grande dizionario della lingua italiana Garzanti (2014) da del
rito e molteplice. “Rito” e:

1. Ogni atto o complesso di atti che deve essere eseguito secondo norme rigorosamente codificate; in particolare,
cerimonia religiosa svolta secondo una norma e una forma prescritta: rito di iniziazione; rito battesimale | la norma, la
forma stessa secondo cui devono svolgersi questi atti o cerimonie

2. Complesso delle cerimonie di un dato culto; liturgia: rito romano, bizantino, ambrosiano

3. Usanza, costume: il rito del te

4. (dir.) Procedura: rito civile, penale; rito ordinario, sommario

5. (antiq.) Grado di solennita di una cerimonia religiosa: rito semplice, doppio

La parola, vede la sua origine dal latino ritu(m), della stessa radice del greco arithmds
(numero) e del sanscrito rtdm (ordine, conforme a cio che richiede la religione).

Come ¢ possibile evincere dalla definizione e dall'etimologia, i concetti di “regola”,
“ordine”, “codifica”, “ripetizione”, “collettivita”, “solennita” e “religione” (e tutto cio che
concerne il legame tra il sovrannaturale e il fisico), sono peculiarita che emergono dal
concetto di rito. La ritualita e infatti una manifestazione comportamentale umana di cui e
difficile dare una definizione univoca.

Per questo, le immagini che spontaneamente giungono alla mente nel momento in cui si
parla di ritualita, si snodano tra le diverse aree di aggregazione umana e sociale, e vanno a
toccare l'ambito del rito religioso di qualsiasi estrazione, dei riti pagani o ancora degli
antichi riti di passaggio che sancivano i momenti cruciali ed importanti del cambiamento di
vita delle persone. Non solo; quando si parla di rito, si parla di umanita in evoluzione: tra
la nascita e la morte, a scandire soprattutto i momenti significativi dell'esistenza, si dipana
un'ininterrotta concatenazione di comportamenti accomunati da una singolare
fenomenologia che sono detti rituali (2007, Widmann).

1.1 I riti di passaggio e altri tipi di rito

[ primi riti ad essere approfonditamente studiati e definiti sono stati iriti di
passaggio (Van Gennep, 1909). Sono detti riti di passaggio i rituali atti ad enfatizzare
momenti significativi della vita umana: nascita, morte, passaggio all'eta adulta,
fidanzamento, matrimonio. Un rito di passaggio e un rituale che sancisce, quindi, un
cambiamento permanente nello status socio-culturale dell’individuo, cambiamento che puo
essere gestito socialmente mediante tale tipologia di riti. Il rituale si attua, il piu delle volte,
nel corso di una singola cerimonia o piu raramente si articola in prove diverse. I riti di
passaggio celebrano l'arrivo dell'individuo all'approssimarsi di un “confine” e per questo
sono atti che si definiscono liminali [dall’ingl. liminal (der. del lat. limen -minis «soglia»)].
Quando l'individuo si trova cosi a superare tale soglia, incorre un cambiamento di status. Il
rito sta a definire esattamente lo spazio liminale che é necessario attraversare da
attraversare per il raggiungere il cambiamento.

I riti di passaggio permettono di legare 1'individuo al gruppo, ma anche di strutturare la vita
dell'individuo in tappe precise, che permettono una percezione tranquillizzante della
persona nel rapporto con la sua temporaneita e con la sua mortalita. La definizione in tali

7



termini di questi rituali, prototipici dell'immagine di rito che ci si fa nel senso comune, ha
sottolineato quanto il fenomeno della ritualita abbia un ruolo importante per l'individuo,
per la relazione tra l'individuo e il gruppo e per la coesione del gruppo nel suo insieme e la
sua definizione.

Un esempio di rito di passaggio e quello del rito di iniziazione i cui stadi di svolgimento,
sempre secondo Van Gennep, sono tre e riguardano proprio la “soglia” ed il “confine” da
superare per il cambiamento.

¢ Separazione (fase pre-liminale)
* Transizione (fase liminale)
* Reintegrazione (fase post-liminale)

Nella prima fase 1'individuo viene isolato. In alcuni riti di passaggio all'eta adulta africani e
possibile che questi vada a vivere nella foresta; nei riti misterici sciamanici di molte
culture, si isola abbandonandosi a visioni e crisi estetiche. Questo isolamento serve a
prepararlo alla fase successiva in cui troviamo il culmine della cerimonia (per esempio,
deve affrontare una prova). Nella terza viene reintegrato alla sua normale esistenza con un
nuovo status sociale.

Gli elementi che sono coinvolti in tali celebrazioni si estendono dalla fisicita
(fondamentale, sempre presa in considerazione sia attraverso azioni sia attraverso
modificazioni corporali) alla cognizione passando per uno status emotivo estremamente
solenne.

Turner (1982) approfondisce il tema della liminalita del rito assimilandolo all'allargamento
dei fenomeni biologici (come la puberta, la gravidanza, il parto e la morte) a veri e propri
atti sociali attraverso i quali il comportamento rituale trasforma un momento liminale di
cambiamento biologico in un atto performativo (mai passivo) di potente trasformazione
sociale che rimette al centro la capacita dell'uomo di utilizzare schemi provati per
perseguire obiettivi non sempre tradizionali (De Matteis, 1995).

Oltre ai riti di passaggio, molte altre forme rituali esaltano la particolarita di eventi sia
individuali sia collettivi (come l'inaugurazione con il taglio del nastro o il varo delle navi o
ancora feste d'addio come gli addii al celibato o al nubilato).

Il rito sa anche trasformare esperienze ordinarie in momenti densi di significato: la
preghiera prima di consumare un pasto o prima di addormentarsi rende solenne e meno
scontato un atto di quotidianita. Ma anche salutare dandosi la mano € un atto rituale che
rimanda ai tempi in cui si mostrava all'avventore la mano disarmata ma la cui origine certa
e sconosciuta ( Valcarenghi, 2005).

Per sua caratteristica, il rito celebra: conferisce importanza, valore, evidenza e singolarita a
eventi, momenti, gesti, luoghi e persone. Per questo spesso assume una dimensione
collettiva ma non sempre e tale: il rito del telegiornale o della meditazione (o ginnastica)
mattutina, sono rituali individuali. Oltre a questo, il rito appartiene anche al mondo
dell'emergenza (le danze della pioggia tribali) o della patologia (i lavacri ossessivi e le
abluzioni di pulizia compulsive appartengono al mondo patologico).

L'invocazione, tra le altre, e forse la forma rituale piu esplicita: si evocano gli dei, gli
spiriti, i santi, le potenze degli inferi, si invocano protezioni angeliche e interventi satanici,
ci si rivolge a figure storiche. Dall'invocazione derivano i riti apotropaici di protezione, i
riti satanici di distruzione, le benedizioni, gli scongiuri, gli amuleti e i talismani.
Fondamentalmente, il rito ha un sostanziale potere di plasmare e di rimodulare



continuamente la vita psichica e la struttura dell'individualita (Shultz, 2001) e funge da
struttura protettiva e di contenimento (Van Gennep, 1909).

Le caratteristiche che permettono queste funzioni sono proprio l'intrinseca fissita della
delimitazione precisa di modi, spazi e tempi, dell'esecuzione codificata di gesti, sulla
ripetizione di atti o formule, dell'immutabilita di talune cerimonie. Tale “rigidita”, secondo
Widmann (2007), é atta ad arginare l'irrompere della psiche e dell'inconscio in determinati
momenti di cambiamento o in momenti che a livello rituale si vogliono mantenere e
percepire come contenitivi. Anticamente i maghi, durante i rituali, tracciavano a terra
cerchi impenetrabili alle potenze arcane e durante la fondazione delle citta si delimitavano
i confini tracciando un solco quadrangolare, allo stesso scopo. Anche il carnevale, rito in
cui la follia e la trasgressione sono legge, ¢, sempre secondo Widmann, un esempio di
apertura temporale delimitata e controllata, e proprio per questo protegge dall'irruzione
dell'inconscio.

Altri criteri di osservazione del rito riguardano il ritmo (caratteristico di talune preghiere o
della meditazione o del training autogeno), la ripetitivita, 1'esecuzione protocollare (si
pensi agli omicidi rituali dei serial killer). Ogni rito ha una manifestazione diversa a
seconda dell'oggetto della celebrazione e della funzione e ha quindi diversi volti: puo
essere privato o pubblico, collettivo o individuale, occasionale o sistematico.

V'e un'essenza fenomenologica, perd, che lo contraddistingue e tale essenza sconfina per
definizione oltre il rivestimento formale del fenomeno e va ricercata in una specifica e
unica tonalita affettiva, una solennita consapevole, un coinvolgimento emotivo che ne
fanno un particolare fenomeno psichico derivante da un'esperienza fattiva. Se tale
specificita venisse meno, ci0 che rimarrebbe del rito sarebbe ripetizione, stereotipia,
routine, abitudine e formalita.

1.2 La qualita emotiva del vissuto come elemento essenziale e distintivo del rito

A caratterizzare la fenomenologia del rito c'e¢ quindi una solennita celebrativa
grazie alla quale azioni che non necessariamente sono rappresentanti analogiche di
momenti significativi, ma lo diventano per via di una specifica simbologia, acquisita ed
interamente legata al tipo di rito che si sta svolgendo, e una tonalita emotiva talvolta
sacrale e, se non proprio sacrale, sicuramente seria. Per esempio, il bere il vino durante la
messa da parte del celebrante o 1'osservare il minuto di silenzio con cui si prende commiato
da una persona particolarmente apprezzata sono in sé atti comuni che si potrebbero
svolgere in un qualsiasi momento della giornata. Legati al rito in cui si svolgono,
assumono invece significati che sono fortemente legati alla ritualita in atto e sicuramente
diversi dai significati quotidiani. Questi vissuti emotivi si sviluppano nella dimensione di
una certa forma di fede che non sempre é riferita a déi ma coinvolge anche 1'occulto e il
trascendente.
L'apparato rituale, nelle sue diverse forme, contenuti e funzioni, aiuta tale tonalita emotiva
ad assegnare significati diversi dall'abituale a persone, luoghi, oggetti e atti della
quotidianita.
Questa trasfigurazione esalta la percezione di una dimensione parallela a quella usuale, di
uno spessore retrostante alla realta ordinaria. Questo “retro-mondo” viene vissuto con una
particolare densita esperienziale, viene percepito come sede dell'arcano e viene
immaginato come dotato di potenza straordinaria (sia essa attribuita agli déi o alla natura o
a forze misteriose o a funzioni psichiche).



Il tratto fenomenologico tipico (ed allargabile ad ogni tipo di rito, di qualsiasi funzione),
quindi:

“... e l'incontro tra l'individuo e una dimensione che lo sovrasta: pitt ampia del conscio, piu forte dell'io, pitt misteriosa del
conosciuto. Confrontando sempre con qualcosa che va oltre la dimensione personale, il rito € esperienza di realta trans-
personali” (Widmann, “Il rito” 2007)

Tale collegamento simbolico avviene grazie ad un cambiamento di significato e ad un
apparato di condivisione sociale di una specifica simbologia, talvolta sempre diversa, che
permea il rito. La consapevolezza stessa che dietro ad un gesto (che, ricordo, puo essere un
gesto comune) v'é un contenuto latente, la conoscenza di tale contenuto, amplifica il sentire
emotivo del rito, sia esso collettivo che individuale, pubblico o privato.
L'intellettualizzazione di tale contenuto spesso depaupera il rito dell'intensa emozionalita
che lo contraddistingue facendolo cadere nella routine e nella cerimonia.

Per I'antropologo Greertz (1973), lo snodarsi del rito tra contenuto manifesto e contenuto
latente accomuna il fenomeno a figure retoriche come la metafora ed ogni tipo di
linguaggio figurato. A cio, Geertz associa il fatto che il rito é al contempo esperienza
concreta che opera con elementi figurati e mette in azione oggetti simbolici.

Victor Turner (1983), che oltre a parlare di rito approfondi la sua vicinanza al teatro, al
mondo simbolico e al linguaggio che accomuna i due mondi, vede tale coinvolgimento
emotivo in termini di appartenenza ad una conoscenza comune dei simboli come puo
essere il sapere condiviso di un determinato gruppo sociale, una conoscenza che si basa sul
vissuto comune.

Secondo Turner, a volte il rito parla linguaggi immediati: la danza ed il teatro radicano la
loro origine proprio nei linguaggi immediati di simulazione di alcuni riti.

Ecco cosa dice in riferimento alla ricerca etnologica:

“... oggi che ci accorgiamo come nella vita sociale, gli elementi conoscitivi, affettivi e volitivi siano legati gli uni agli
altri, e siano ugualmente primari, raramente dati nella loro forma pura, spesso in forme ibride, e siano comprensibili al
ricercatore solo come esperienza vissuta, sua tanto quanto loro, e sua in realzione alla loro” (V. Turner “Dal rito al teatro”,
1983)

Non e forse questo che in terapia si tenta di fare? Addentrarsi in un vissuto emotivo forte
per poterne cogliere col paziente, la sua sempre unica simbologia?

10



CAPITOLO 2
Ritualita e terapia: il rito come I'alternarsi tra azione e spiegazione
dell'azione

Widmann (2007), individua similitudini rilevanti tra la ritualita e 1'analisi a scopo
psicoterapico. A dire il vero, allarga ad ogni esperienza psicoterapeutica una vicinanza
particolare al rito e ai suoi componenti fondamentali richiamando all'attenzione diversi
punti in comune tra I'esperienza terapeutica e quella rituale.

Innanzitutto, il fatto che l'incontro terapeutico si svolga in un luogo appropriatamente
delimitato, in una scansione regolare di tempi e di durata e nella sequenza ritmata delle
sedute, affianca il rito alla terapia. Se pensiamo all'esempio dello psicodramma classico,
l'incontro di gruppo si svolge nella maggior parte dei casi settimanalmente alla stessa ora e
nello stesso luogo dalle precise connotazioni fisiche (il teatro di psicodramma).

Inoltre, 1'esperienza terapeutica ¢ condotta da figure a cui ¢ demandato un un ruolo di
conoscenza e orientamento, simili ai ministri preposti ad officiare i riti.

Molte psicoterapie, inoltre, hanno al loro interno, pit manifestatamente di altre, tecniche e
procedure che si configurano come autentici riti terapeutici, si pensi alle prescrizioni
familiari della psicoterapia sistemica (per esempio recitare una fiaba ad un bambino in una
determinata situazione) o agli interventi di ricondizionamento della psicoterapia cognitiva
(per esempio la ripetizione quotidiana di una certa operazione per rimodellare un
condizionamento comportamentale). Un esempio di procedura che contraddistingue lo
psicodramma classico, oltre alla cadenza costante degli incontri e alla definizione del luogo
di svolgimento della terapia, potrebbe essere lo svolgimento dei saluti finali di una
sessione. Il direttore di psicodramma annuncia che lo psicodramma e terminato e il gruppo
puo salutarsi. Qualsiasi sia il significato che si affida a questo gesto, il rito del saluti finali &
effettivamente un rito conclusivo di quello che e stato un momento “diverso” dai momenti
che si vivono ogni giorno, e un concludere un incontro in uno spazio in cui si vive la realta
in un modo molto diverso dall'usuale. E' definire un confine.

Rifacendosi all'antropologo Tambiah (1985), inoltre, Widmann, trova tre caratteristiche
dell'esperienza rituale che rivede alla luce della terapia analitica junghiana (suo modello di
riferimento). Il rito, infatti, per Tambiah é un'esperienza normativa (di contenimento e
controllo su aspetti dell'istinto), performativa (che si esprime attraverso azione) e
cognitiva.

L’esperienza cognitiva che la psicoterapia condivide con il rito merita un occhio di
riguardo in quanto e di natura particolare: si parla di una cognizione non solo intellettuale
ma anche concreta. La singolare tonalita affettiva che é stata ascritta al rito nel
sottocapitolo precedente, accomuna questo tipo di esperienza a quella della psicoterapia e
fa delle acquisizioni terapeutiche un’esperienza a tutto tondo, non solo quindi
un’acquisizione puramente intellettuale di contenuti. Ma in che misura la psicoterapia e
performance e in quale misura é esperienza emotiva e cognitiva? Widmann sostiene che il
rito, come la psicoterapia, sia “spiegazione e azione al contempo”: i rituali di magia
curativa, per esempio, non spiegano solo la malattia in termini di malocchio ma sono anche
operazioni concrete per neutralizzare gli influssi negativi. Cosi, se la psicoterapia é rito,
essa non é solo acquisizione di contenuti ma e anche prassi operativa ed esperienza pratica.
Anche i meccanismi del cambiamento ad opera dello psicodramma sono, tra le altre cose,
riconosciuti efficaci proprio nell'alternanza tra l'io-attore e 1'io-osservatore (Boria, 2005).
Cio che e stato detto finora, infatti, apre una grande ed inconfondibile breccia verso la
psicoterapia psicodrammatica classica che mette 1io del paziente sia nella posizione di

11



agente che in quella di osservatore. Cito Boria riguardo 1' io-attore e 1'io-osservatore:

“[...] Pensiamo schematicamente allo psicodramma come a quella metodologia che, come prima istanza, mette in azione
le persone in un contesto relazionale significativo, in modo che la loro energia esca da uno stato di latenza e diventi
vissuto, esperienza; quindi, come istanza successiva, interviene la riflessione che “guarda” il vissuto, lo definisce e
-grazie alla parola- gli da una forma pensabile e comunicabile” (Boria, “Psicoterapia Psicodrammatica” 2005).

Vedremo, nella prossima parte, un approfondimento di quali elementi rituali siano
individuabili nella psicoterapia psicodrammatica cercando di coglierne la valenza
terapeutica.

Prima di cedere il passo ad un approfondimento sulla ritualita psicodrammatica, apro una
parentesi per descrivere uno studio che racconta con minuzia mutidisciplinare un rito di
guarigione. Questo e descritto ne “La terra del rimorso” (1961), di Ernesto De Martino,
esimio antropologo che nel 1959, con cinque colleghi ricercatori specialisti in storia delle
religioni, psicologia, psichiatria, antropologia culturale ed etnomusicologia, si propose di
fare uno studio sul campo del fenomeno del tarantismo. Il tarantismo & quel fenomeno
religioso diffuso in Puglia a partire dal Medioevo secondo cui il morso di un ragno
denominato taranta (ma in realta mai classificato con precisione), provocava uno stato di
malessere diffuso a wvarie parti del corpo (dolori all'addome, palpitazioni cardiache,
sudorazione eccessiva, catalessi, manifestazioni simili all'epilessia) per guarire dal quale
occorreva sottoporsi a una sorta di esorcismo popolare. Tale esorcismo aveva luogo a
Galatina, nella chiesa di San Paolo, nei giorni attorno al 29 di giugno, festa del santo. In
quei giorni i “tarantolati” si sottoponevano ad un rito musicale, coreutico e cromatico e,
ballando, domandavano la grazia di guarigione al santo. Si mimava la danza attribuita al
ragno e identificandosi con esso, lo si costringeva a ballare fino a farlo morire. Parallelismi
con il rito della taranta, si possono trovare in culture ed epoche diverse.

Un caso esemplare descritto da De Martino fu quello di Maria Di Nardo, una giovane
orfana dalla vita particolarmente difficile ed infelice, costellata da rifiuti e da relazioni non
ufficializzate che ebbe diverse ricadute (“Fu morsa pit volte”)

“[...] mantenne il suo rapporto stagionale con la taranta e col Santo, rinnovando crisi e ballo ogni anno, con spiccata
elettivita per i mesi caldi, per il periodo catameniale e per l'approssimarsi della festa di Galatina" (Ernesto De Martino,
“La terra del rimorso”, 1961).

La spiegazione della cura che De Martino da nel libro rimanda al rito come sublimazione
di un conflitto:

"Nell'orizzonte mitico rituale del tarantismo Maria faceva periodicamente defluire le sue cariche conflittuali e realizzava
in simbolo le sue frustrazioni, alleggerendo i periodi intercerimoniali, cioé la vita quotidiana, di un carico di sollecitazioni
dell'inconscio che sarebbe stato estremamente pericoloso se non avesse trovato nel tarantismo un progetto socializzato e
tradizionalizzato di trattamento calendariale e festivo. Quindi, mediante I'ordine rituale della musica, della danza e dei
colori raggiungeva i contenuti conflittuali secondo una posologia 'pro anno', che li evocava a tempo e luogo definiti e li
faceva comunicare col piano delle realizzazioni simboliche proposte dal mito" (ibidem)

Anche gli altri casi analizzati diedero adito a conclusioni simili a quelle tratte dal caso di
Maria. De Martino arriva quindi a concludere che il tarantismo era:

"Un dispositivo simbolico mediante il quale un contenuto psichico conflittuale che non aveva trovato soluzione sul piano
della cosicenza, e che operava nell'oscurita dell'inconscio rischiando di farsi valere come simbolo nevrotico, veniva
evocato e configurato sul piano mitico-rituale, e su tale piano fatto defluire e e realizzato periodicamente, alleggerendo
del peso delle sue sollecitazioni i periodi intercerimoniali e facilitando per qui periodi un relativo equilibrio psichico."
(ibidem)

12



La fenomenologia del rito presenta quindi estrema varieta di luoghi, tempi, modi e funzioni
ma un unico tratto distintivo: la solennita della consapevolezza di un atto celebrativo e
simbolico che mette in contatto I'uvomo con significati altri della sua esistenza e che, grazie
a questo, all'occorrenza libera 1'individuo dalla sofferenza.

13



PARTE SECONDA
Rito e psicodramma

“L'atto della creazione é una sorta di rituale.
Le origini dell'arte e dell'umanita giacciono nascoste in questa misteriosa creazione.
La creativita umana riconferma e mistifica la potenza della vita.”

Keith Haring

14



CAPITOLO 3
I1 modello psicodrammatico classico e il rito: gli elementi rituali
individuabili nei fondamenti teorici e negli elementi dell'azione dello
Psicodramma Moreniano

Premetto che il riferimento principale da cui prendero spunto per parlare dello stato
dell'arte dello psicodramma e delle sue componenti tecniche e metodologiche sara il libro
di Giovanni Boria “Psicoterapia Psicodrammatica” (2005),e che con il termine
“psicodramma” da ora in poi intendero I'approccio dello psicodramma classico o
moreniano, ideato da Jacob Levy Moreno nel 1921 (precisamente il primo aprile tra le sette
e le dieci di sera, come evocativamente racconta lui in “Psychodrama I” nel 1946), che e
da intendersi come un metodo completo e complesso le cui precise tecniche e strategie
applicative si basano su fondamenti teorici e cardini concettuali specifici.

E' proprio su tali cardini che si sviluppa la visione complessa e d'insieme dello
psicodramma e in cui si riesce a trovare un trait d'union che armonizza le diverse tecniche
che lo contraddistinguono.

La definizione di psicodramma é impresa ardua e una dissertazione approfondita su cosa
sia lo psicodramma classico non e nell'obiettivo di questo lavoro, per questo non mi
cimenterd nel ricercare e citare un'ampia gamma di definizioni o approcci alla sua
definizione.

Quando si parla di psicodramma, infatti, non si sa mai bene da dove iniziare. Il fatto che
Moreno abbracciasse dimensioni vastissime della vita umana grazie al metodo da lui
fondato, partendo dalla sua esperienza clinica e teatrale attraverso gli interventi sociali da
lui operati per arrivare alla dimensione di rapporto con il divino e alla teorizzazione
scientifica sino alla vera e propria fondazione di un metodo terapeutico, produce un effetto
circolare tra fondamenti teorici e tecniche in cui e difficile parlare dei prima senza
conoscere le seconde e viceversa.

Tra i vecchi articoli della rivista “Group Psychotherapy and Psychodrama”, mi é
capitata pero tra le mani una definizione di psicodramma autografa dello stesso Moreno
che piu rileggo pit mi sembra la giusta partenza per una riflessione sulle relazioni che
intercorrono tra lo psicodramma e il fenomeno rituale. Nel 1972, in un'apertura intitolata
“The Magic Charter Of Psychodrama — A Simple Way of Restoring Harmony and Peace
in a World of Unrest and Tension” Moreno dice:

“Psychodrama is a way to change the world in the HERE AND NOW using the fundamental rules of imagination without
falling into the abyss of illusion, hallucination or delusion. [...] The simple methods of psychodrama give us courage,
return to us our lost unity with the universe, and re-establish the continuity of life”.

(“Lo psicodramma é un modo di cambiare il mondo nel QUI ED ORA usando le regole fondamentali dell'immaginazione
senza cadere nell'abisso dell'illusione, dell'allucinazione o della delusione. [...] I semplici metodi dello psicodramma ci
danno coraggio e ci fanno tornare nell'ormai perduta unione con l'universo e ristabiliscono la continuita della vita”. Tr
ad opera dell'autrice)

Questa e una definizione che riporta direttamente alle ispirazioni che Widmann intravede
nella speciale tonalita emotiva che si vive durante il rito, la quale permette di assegnare
significati diversi da quelli abituali a persone, luoghi, oggetti ed atti della quotidianita e che
crea un retro-mondo percepito dagli esseri umani come legato all'idea di arcano e
permettendo, come riportato precedentemente, un incontro tra l'individuo ed una
dimensione “altra”, piu potente, una dimensione che va oltre la persona.

Si individua quindi, gia nelle parole di Moreno, una fondamentale vicinanza di funzioni

15



dell”immaginazione” psicodrammatica che infonde coraggio, riporta all'unita personale
con l'universo e ristabilisce la continuita della vita, ai riti che spesso fungono da
contenimento, da transizione, da accoglienza in nuovi gruppi d'appartenenza, da
accompagnamento nei cambiamenti di status e nella definizione identitaria, da medium nel
contatto con l'inconoscibile.

Scorrendo come in un piano sequenza le suggestioni teoriche e gli aspetti tecnici che
vengono dal mondo psicodrammatico, non é difficile individuare alcuni elementi
appartenenti al mondo della ritualita che in qualche modo hanno permeato e continuano a
vivere e ad espletare le loro funzioni all'interno dello psicodramma.

Le radici (il Vitalismo di Blondel). Guardando piu da vicino lo stato dell'arte
psicodrammatica, ci si avvicina ad un mondo composto da fondamenti di valore permeati
in prima istanza dal vitalismo ottocentesco, una corrente che si opponeva al positivismo
scientifico e all'intellettualismo (Blondel, 1983) in cui Moreno diede una visione dell'uomo
come creatore intriso di spontaneita.

Gia questo bacino filosofico a cui Moreno si ispir0 era una sorta di movimento che
riscopriva la collettivita. Blondel diceva:

“Ogni vita deriva [...] da una solidarieta organica e tende ad una solidarieta sociale. Trasferire nell'arte, nella morale e
nella religione questa duplice concezione, equivale a mostrare 1'intima fusione dell'esistenza individuale e collettiva e ad

elevare la prima a pari dignita della seconda, facendo si che la solidarieta giunga a dominare l'individualita” (Blondel,
Bibliographie Catholique, 80, nout 1889, oo 131-132)

L'humus filosofico e teologico dal quale la metodologia moreniana trae sostentamento per
poi svilupparsi in modo autonomo ha quindi una base filosofica che esalta il valore della
collettivita e dell'appartenenza come un fenomeno umano fondamentale. In questo
contesto, pensando al fenomeno rituale, emerge il fatto che il rito offre il quadro di
riferimento ideale in cui nella maggior parte dei casi, tale dimensione assume una funzione
critica nel dialogo tra individualita e collettivita. Lo psicodramma, per come si sviluppera,
sara anch'esso un valido strumento di transizione tra 1'individuo, la collettivita effettiva ed
il suo teatro interno di relazioni.

La sponteneita e la creativita. Moreno percepisce come sbilanciata I'importanza che
culturalmente viene attribuita al sapere cristallizzato (libri, conoscenze accademiche,
abitudini, oggetti di studio) rispetto a cido che egli definisce come funzione primaria
dell'uvomo ed espressione di massima intelligenza: la creativita. Fin dai primi anni (non
ancora ventenne) si interessa alla modalita dei bambini di rapportarsi al mondo in quanto
vede in tale modo un'espressione di grande spontaneita (status psicologico di disponibilita
a smuovere le energie psichiche in direzione creativa) e creativita (I'espressione massima di
sé). Questo parrebbe contrapporsi al mondo della fenomenologia rituale dove i valori sono
quelli di contenimento, certezza, definizione di status, perpetrazione e trasmissione del
sapere.

In realta, il processo creativo cosl come viene descritto da Moreno € caratterizzato da un
profondissimo parallelismo con il fenomeno dei riti di passaggio, tanto che ho pensato di
approfondire il tema in un paragrafo interamente dedicato nella parte successiva.

Il tele. E' il fattore sociogenico della dinamica psicologica dell'individuo secondo Moreno.
E' considerato la struttura primaria della comunicazione umana. Moreno lo definisce come

“L'unita sociogenica che serve a facilitare la trasmissione della nostra eredita sociale” (J.L. Moreno, Psychodrama I,
1946)

16



Quindi il tele e I'unita di sentimento che viene trasmessa da un individuo ad un altro, e
quest'unita ha una base fisiologica che si espleta in un gruppo sociale (atomo sociale). E'
'espressione della naturale tendenza dell'essere umano a porsi in relazione emozionale con
altri esseri e questa tendenza segue due direzioni originarie: attrazione e rifiuto. Il fatto che
non possa necessariamente prescindere dalla presenza di un atomo sociale e da un
substrato fisiologico, mette in comunicazione due aspetti umani (quello fisiologico e quello
sociale) che entrano in contatto anche nell'esperienza rituale. L'eta e il sesso, per esempio,
sono due dimensioni fisiologiche trasversali influenzanti la socialita che il rito tende a
svelare, rendere chiare per una definizione sociale che possa essere griglia definita e
dichiarata delle relazioni di un determinato gruppo. Il tele psicodrammatico, rispetto alle
dimensioni fisiologiche che influenzano il rito e la collettivita che attraverso esso si
modifica, ha pero un criterio di definizione fisiologica diversa: ha come unita di misura
l'individuo e cambia da persona a persona.

Un altro punto di incontro della realta delle relazioni del fenomeno rituale e della sessione
psicodrammatica avviene quando si entra nella semi-realta.

Durante la semi-realta dell'azione psicodrammatica, mentre il protagonista o il gruppo
lavorano nell'esplorazione di un mondo rappresentato “in modo fittizio, ma caratterizzato
da una tonalita emotiva autentica” (Boria, 2005), si assiste a una sospensione
momentanea delle attribuzioni di significato canoniche, esattamente come avviene nell'atto
rituale. Lo stravolgimento delle simbologie di riferimento nello psicodramma coinvolge
anche le relazioni tra i membri del gruppo: il concretizzarsi di relazioni trasferali del
protagonista verso gli ausiliari che in quel momento giocano ruoli del suo mondo interno
(simbolizzato dal tappeto circolare) cambia pesi e misure delle relazioni reali del
protagonista. Al termine della scena psicodrammatica, cosi come al termine dell'atto rituale
le simbologie canoniche si ristabilizzano, le relazioni teliche si ristabiliscono nei confronti
delle persone e del gruppo e non piu nei confronti di cio che esse hanno rappresentato nella
semi-realta, ristrutturate nel mondo reale del protagonista.

L'incontro. E' il rapporto di autentica reciprocita tra due individui che si concretizza del
momento in cui ognuno dei due riesce ad immaginarsi e a sentirsi nei panni dell'altro.
Incontro ¢ lo stare insieme, il ritrovarsi, 1'essere in contatto fisico, il vedersi e 1'osservarsi, il
condividere, I'amare, il comprendersi e il conoscersi intuitivamente attraverso il silenzio, il
movimento, la parola e il gesto. I canali attraverso cui si realizza 1'incontro sono canali
olistici, che prevedono azioni reciproche che non coinvolgono solo la parola ma prevedono
anche contatto fisico.

Anche nella ritualita la comunicazione interpersonale e globale. Tale tipo di relazione
interpersonale é caratterizzante sia lo psicodramma sia l'atto rituale anche se non li
definiscono in modo esclusivo.

Il ruolo e il testimone. Elemento psicogenico della dinamica psicologica dell'individuo, il
ruolo € la rappresentazione mentale dell'unita esperenziale che rende percepibile,
osservabile e modificabile (in quanto forma operativa) la relazione e la situazione
interpersonale di un soggetto e si esplicita all'interno di una chiara bipolarita che,
interagendo, crea una relazione. Queste due polarita si chiamano Ruolo e Controruolo.

Il setting psicodrammatico facilita 'auto-osservazione dei ruoli grazie ai meccanismi di
decentramento percettivo e inversione di ruolo (Boria, 2005) e cio rimanda in modo chiaro
a come anche nel rito, I'azione sia alternata alla spiegazione cognitiva di questa stessa
azione (Turner 1983, Tambiah 1985 e Widman, 2007). La continuita cognitiva di
“spiegazione dell'azione” durante le trance terapeutiche di stampo coreutico del tarantismo,
per esempio, € garantita dai testimoni delle sessioni di cura che raccontano al “protagonista

17



della scena” (colui o colei che e stato morso dalla taranta) le sue performance, la durata
della danza, dopo o a ridosso della concessione della grazia da parte di San Paolo. Lo
stesso “malato”, all'avvicinarsi della grazia, ha stralci di lucidita in cui annuncia che sente
che la grazia e vicina, ha capacita di notare di aver ballato abbastanza per “schiacciare e
uccidere la taranta.” In questo modo, la presenza del testimone nella scena
psicodrammatica aiuta spesso un'osservazione della relazione tra Ruolo e Controruolo e la
costituzione dell'immagine mentale della forma operativa (ruolo) che si va osservando e
agendo. In accordo con Moreno, un soggetto dotato di scarsa spontaneita (e quindi con le
energie psichiche cristallizzate e immobili) fa fatica ad attivare un suo osservatore interno
che lo aiuti a registrare quanto sta accadendo attorno e dentro di lui da qui la preziosita di
un testimone.

Come fa notare ancora Boria in Psicoterpia Psicodrammatica (2005), il ruolo, ha modalita
espressive che sono leggibili in termini di cultura di appartenenza ed e espressione degli
apprendimenti relazionali che ogni individuo ha vissuto. E' quindi uno strumento di
comunicazione molto chiaro e leggibile che l'individuo possiede per dare ai contenuti
interni (quindi privati) una forma condivisibile ai membri di un gruppo sociale (dimensione
collettiva del ruolo).

L'approccio psicodrammatico, per sua natura, mira a facilitare 'individuo nella costruzione
di una personalita capace di produrre ruoli adatti a sé ed adeguati alle diverse situazioni in
cui egli viene a trovarsi ed alle regole della sua societa.

I ruolo e proprio la dimensione umana su cui anche l'esperienza rituale spesso agisce.
Oltre ai riti di passaggio di status o a quelli di celebrazione del raggiungimento di tappe
importanti (intimamente legati ai ruoli collettivi di un individuo), in ogni tipo di rito e
individuabile il binomio “ruolo-controruolo” che definisce, struttura e chiarifica la
consistenza relazionale dell'individuo e della sua collettivita (Turner, 1982).

Il setting psicodrammatico e la simbologia legata ad esso. Abbiamo gia visto
precedentemente come l'esistenza di un setting specifico sia elemento comune sia
dell'esperienza rituale sia dell'esperienza psicoterapeutica. In particolare, prendendo la
definizione di Boria, nello psicodramma, il setting € uno spazio in cui, nel tempo,
I'elemento centrale e l'agire. Come nell'esperienza rituale, non esiste rito se non v'e
un'azione, non c'e cambiamento se non si agisce un contenuto con gesti che non
necessariamente operano un'identita tra l'azione in sé e il significato dell'atto. Lo spazio
terapeutico dello psicodramma, agevola il concretizzarsi di un'azione ed e esso stesso
simbolo di uno spazio “interno”.

Il palcoscenico e al centro dell'azione e chi lo calca puo essere osservato da uditorio e
balconata. La sua forma circolare si presta ad attribuzioni simboliche particolarmente
evidenti. Una volta eletto il protagonista, diventa facilmente simbolo del mondo interno di
quest'ultimo, non ha né angoli né un “davanti” né un “dietro” dove i partecipanti possano
sentirsi (o mettersi) in secondo piano. Ha un centro atto a simboleggiare il “cuore” di una
problematica o di un gruppo nelle attivita sociometriche. L'aspetto piu importante di questa
simbologia e che essa e condivisa dal gruppo che agisce sul palcoscenico ed ¢ modulare,
plastica, adattabile e dichiarabile.

Il Gruppo Si e gia parlato in precedenza del parallelismo degli attori della psicoterapia e
dell'esperienza rituale. In particolare, si e parlato della figura del terapeuta che nel processo
psicoterapic, € investito di un ruolo di conoscenza, saggezza, guida, riferimento, parimenti
agli officianti dei riti celebrativi (anche quelli religiosi) e/o di passaggio. Nel setting
psicodrammatico il parallelismo tra i due fenomeni in oggetto € ancora piu serrato
eccezione fatta per il ruolo del direttore.

Innanzitutto, il gruppe: nella fenomenologia rituale, Turner approfondisce in particolare la

18



dimensione collettiva quale caratteristica elettiva dell'espletamento della funzione rituale. Il
mettere in scena in ambito collettivo facilita la definizione di determinati cambiamenti ed il
fatto di sancire il passaggio ad uno status diverso, acquista una sorta di dichiarazione
pubblica che ne amplifica l'importanza e la chiarezza. Cosi, nello psicodramma, il setting
gruppale e considerato il setting ottimale per lo svolgersi della terapia e tale gruppo si
incontra in uno spazio definito rispettando determinate regole (circolarita, simmetria e
sospensione della risposta). Solo in un caso tali regole vengano rotte; cio avviene per
assegnare a una persona specifica (il protagonista) un tempo prestabilito in una condizione
di asimmetria rispetto al gruppo che, comunque, partecipa allo psicodramma rivestendo il
ruolo di io-ausiliario o di uditorioe. I membri del gruppo sono agenti terapeutici gli uni nei
confronti degli altri e assumono a seconda della fase della sessione, ruoli diversi nello
svolgimento dello psicodramma. Pensando al lavoro di De Martino (1961), la funzione di
coloro che assistono al processo coreutico che chi é stato morso dalla taranta mette in atto
identificandosi con il ragno, per ottenere la grazia da San Paolo, é una funzione attiva di
testimonianza di un cambiamento (in questo caso di un miglioramento da una malattia).
Nello psicodramma, in realta, il cambiamento avviene talvolta anche nei membri
dell'uditorio o in chi assume il ruolo di attore ausiliario. La partecipazione al teatro interno
del protagonista promuove un cambiamento dettato dall'agire e dal riflettere.

Il direttore, in questo intreccio di ruoli e relazioni, ha anch'esso un ruolo attivo e
propositivo, non ha assolutamente 1'atteggiamento neutro che il terapeuta deve assumere in
altre metodologie terapeutiche in quanto deve favorire un rapporto umano diretto e fungere
da esempio di agente relazionale immediato e permeato da emozioni, libero da
cristallizzazioni di ansia, spontaneo e mai interpretativo. Questo facilitatore di relazioni
interpersonali ¢ il regista della rappresentazione in atto (facilita il protagonista a percepire
come adatta la scena preparata con regolazione delle luci, presentazione dei materiali a
disposizione eccetera). Questo e un elemento di discrasia significativo tra lo psicodramma
e la maggior parte dei riti trasversalmente presenti nelle varie culture (riti religiosi,
sciamanici, di iniziazione) dove I'officiante & in una posizione psicologica non vicina ai
partecipanti o al partecipante al rito ma simboleggia in qualche modo il sacro,
l'inconoscibile e sicuramente qualcuno che e distante e grazie alla sua distanza, puo
fungere da punto di riferimento (Bonaccorso, 2014).

3.1 La liminalita psichica del processo creativo psicodrammatico: dalla spontaneita alla
conserva culturale, un approfondimento sul Fattore S/C

La relazione tra fenomeno rituale e Fattore S/C merita un approfondimentp La
spontaneita e la creativita, in gergo psicodrammatico sono dette Fattore S/C. Il Fattore S/C
e uno dei primi “valori” alla fonte dell'eredita moreniana che Boria individua come il
primo degli assunti fondanti la dinamica psicologica dell'individuo (insieme al tele e al
ruolo).

L aspontaneita e definibile come la disponibilita a mobilitare le proprie energie
intellettuali, affettive, psichiche e fisiche per mettersi in un rapporto adeguato con la realta,
fornendo risposte adatte ad una situazione. E' uno stato che sta all'antitesi dell'ansia e che
smuove un'energia che deve essere impiegata e non puo essere conservata in quanto €
frutto di quel preciso istante.

Lo psicodramma, in quanto metodo olistico, coinvolge la globalita della persona e la
dimensione energetica del Fattore S/C é individuabile nel corpo, nell'affettivita, nella
razionalita, uniti all'azione del “qui ed ora” dell'individuo. In particolare, la spontaneita
gioca, nella dinamica della psiche, una funzione antitetica a quella dell'ansia ed uno dei

19



compiti operativi del direttore in una sessione di psicodramma é proprio il mantenere
I'ansia dei partecipanti della sessione al minimo. Questo avviene attraverso il
riscaldamento, la parte iniziale di una sessione di psicodramma, momento in cui il gruppo
viene strutturato in modo tale che I'ansia individuale non sia alimentata da fonti esogene. Il
riscaldamento e infatti una sequenza appositamente ideata al momento dal direttore, in
base agli obiettivi della sessione e alle contingenze. In base a tale definizione potrebbe
sembrare “improvvisata” ma cosi non é. Ha una durata precisa, le tecniche specifiche che
si usano per metterlo in atto non possono infrangere le regole dello psicodramma
(sospensione della risposta, circolarita e simmetria) e, piu precisamente, deve riuscire a
fornire un'attivazione psicomotoria tale per cui i contenuti preconsci dell'individuo siano a
disposizione pronti per l'atto creativo e le fonti d'ansia esterne siano ridotte al minimo. In
poche parole: l'individuo deve essere in contatto con le proprie emozioni piu autentiche e
con il suo mondo interno.

L a creativita, intesa in senso psicodrammatico, e la piu alta forma di intelligenza che
I'nomo conosca, la cui materializzazione é un atto concreto. Cio significa essere in grado di
fornire risposte adeguate a soluzioni nuove o fornire risposte nuove a situazioni gia
affrontate. Un grado massimo di creativita € un atto vitale, originale, nuovo, mentre un
grado nullo di creativita, si realizza in un atto automatico, riflesso, ripetitivo. I tre aspetti
essenziali affinché la creativita possa esplicitarsi, sono in particolare: la matrix (il substrato
biologico e psicologico in cui matura 1'atto), il locus (un ambiente favorevole alla creativita
da un contesto permeato da spontaneita) e lo status nascendi che € il momento preciso in
cui l'atto si va svolgendo nel quale soltanto sussiste la creativita, la quale, subito dopo
essere stata espressa, entra in uno stato di conserva e fissita: la conserva culturale, che e il
prodotto dell'atto creativo.

I libri, le conoscenze cristallizzate, le procedure fissate, la cultura in generale, fanno tutto
parte del “gia inventato”, sono quindi conserva culturale.

Moreno dice:

“Le conserve culturali hanno raggiunto un tale livello di straordinario sviluppo e di distribuzione en masse da essere
diventate una sfida e una minaccia per la sensibilita dei modelli creativi dell'vomo” (1946, “Manuale di Psicodramma”,
Beacon, NY).

A dispetto del fatto che la filosofia di Moreno mostri il suo massimo interesse nei confronti
del processo, del divenire, del trasformarsi e dell'azione, la conserva culturale, che
rappresenta il prodotto dell'atto creativo, ha per lui un enorme valore strumentale per
spingere I'umanita ad andare oltre il conosciuto, il cristallizzato e inoltre, presentificando il
passato, da consistenza e continuita all'io creativo, e la base per fare si che l'atto creativo
abbia un senso compiuto ed e una categoria “rassicurante”. La conserva culturale € un
“punto di arrivo” di un processo di trasformazione ed e proprio questa trasformazione che
fa divenire l'atto creativo, fulcro dell'attenzione di Moreno, la fascia liminale di una
trasformazione psicologica.

Rileggendo la teoria psicodrammatica sotto la luce del fenomeno rituale, affiancare il
Fattore S/C ad un fenomeno (quello rituale) che funge da contenimento ed e un fenomeno
che nella maggior parte dei casi, si perpetra negli anni, sarebbe come voler affiancare
'esasperazione della conserva culturale alla celebrazione del momento creativo che proprio
quel sapere cristallizzato produce. In realta, nel processo creativo psicodrammatico ci sono
pit elementi rituali di quanto possa apparire.

Volendo rifarci alla tripartizione del rito di passaggio di Van Gennep (1909) (separazione,
transizione e reintegrazione), possiamo individuare tre tappe del processo creativo molto
chiare che rimandano alle tre tappe del rito di passaggio: il riscaldamento psicomotorio,
libero, e prodotto creativo esso stesso ma al contempo ligio ad inquadrature temporali e

20



regolamentato in base alle regole generali dello psicodramma. Tale esperienza non fa altro
che predisporre il soggetto ad una “tonalita emotiva” per cui segna un netto distacco
(“separazione”) dalla vita di ogni giorno per entrare nella sessione psicodrammatica con la
corretta predisposizione, una sorta di “preparazione” a qualcosa di diverso che sta per
accadere. Tale tonalita emotiva rende solenne sia il dinamismo del processo creativo (lo
status nascendi), che potrebbe essere assimilato al secondo passo (“transizione”)
individuato da Van Gennep e che é il fulcro dello status nascendi proprio ed il suo
contorno, sia il “dopo” dell'integrazione (per van Gennep, “reintegrazione”) del prodotto
creativo nella “cultura” conosciuta. L'atto creativo, il momento preciso dello status
nascendi (assimilabile al momento di “transizione” descritto da Van Gennep), ha una
fortissima connotazione di “liminalita”, di transito che si rende fortemente necessaria
all'integrazione e alla definizione della persona (sia attraverso l'inclusione in un gruppo sia
attraverso un cambiamento di status).

Il “passaggio” a cui assistiamo nel processo creativo psicodrammatico, € una
trasformazione di contenuti e contesto, ¢ un'azione fisica, € un insight personale, ¢ un
nuovo modo di essere e fare ed é una modalita di espressione di sé autentica che nasce da
un passaggio liminale. Come nel rito di passaggio, il prima e il dopo sono aree distinte
grazie ad un “limen” che ha caratteristiche di status emotivo diverso e fondamentalmente
indotto dall'azione, anche il processo creativo psicodrammatico, € per sua caratteristica, un
momento elevatissimo di passaggio che traghetta l'individuo, grazie ad una preparazione
alla spontaneita e all'accesso di materiale preconscio, da uno stato di mobilitazione emotiva
alla conoscenza attraverso lo spazio-soglia della creazione.

La liminalita che si puo osservare in questo contesto € una liminalita intrapsichica, in un
certo qual modo poietica. Cosi come il rito di passaggio di l'ingresso nell'eta adulta,
connotato da una liminalita sociale e quindi per sua natura autoperpetrantesi anche in
assenza del rituale, costruisce un essere adulto che nella sua soggettivita non e
cristallizzato, la liminalita del processo creativo agisce favorendo quei meccanismi di
cambiamento psicodrammatici che agiscono sull'individuo preparandolo a sempre nuove
nascite, di sessione in sessione, all'interno di una cornice dentro la quale i significati
abituali cambiano.

21



CAPITOLO 4
Elementi rituali nella meccanica del cambiamento del paziente in un
gruppo di terapia.
L'esperienza di un gruppo di terapia all'Ospedale San Paolo di Milano

L'antropologo Tambiah (1985), descrive tre caratteristiche dell'esperienza rituale
che contraddistinguono il fenomeno in modo chiaro: il rito & un'esperienza normativa (di
contenimento e di controllo su aspetti dell'istinto e regolatrice temporale degli stadi dello
sviluppo ontogenetico dell'uomo), performativa (che si esprime attraverso un'azione, un
insieme di azioni o attraverso dei comportamenti osservabili e manifesti) e cognitiva (che
riguarda la spiegazione e I'elaborazione mentale di quell'azione).
Come lo psicodramma, l'esperienza rituale e un'esperienza olistica che coinvolge corpo e
psiche e mobilita i naturali scambi tra queste due istanze fino a stimolare “[...] il mentale e
il corporeo alla loro naturale congiunzione” (Boria, 2005) e assumendo come ottimale una
dimensione sociale che e intimamente status naturale dell'essere umano (Turner, 1983).

Luigi Dotti (2006) definisce lo psicodramma in questo modo:

“Lo psicodramma é un evento pubblico, comunitario, gruppale e relazionale, che ha per oggetto il mondo interno e il
mondo relazionale delle persone, e che utilizza I’azione, la scena e il mezzo teatrale per realizzarsi (ossia la compresenza
nello stesso tempo e nello stesso spazio di agente e osservatore)”. (da “Psicodramma e teatro: riflessioni sull'attivita con i
bambini”).

E' proprio alla luce di tale essenza olistica, collettiva e trasformativa che a mio avviso, lo
psicodramma esprime la sua ispirazione alla fenomenologia rituale e celebra nel suo
svolgersi e nella sua efficacia, il primato di una soggettivita declinabile all'interno di tutti i
ruoli che si svolgono nelle diverse dimensioni dell'azione e dell'osservazione
psicodrammatica.

Boria (2005) individua alcuni meccanismi che vengono abitualmente attivati all'interno di
un gruppo di psicodramma che hanno la capacita di stimolare processi significativi volti a
produrre cambiamenti stabili nelle persone.

Tali meccanismi sono: la globalita della messa in gioco e la conseguente espressione di sé
in modo spontaneo; la cosiddetta “rottura del copione”, la capacita quindi del direttore di
mettere i partecipanti alla sessione di psicodramma in condizioni inaspettate e nuove, in
modo tale da stimolare in loro risposte spontanee; l'intreccio di io-attore e io-osservatore, il
duplice meccanismo, di cui si e gia parlato, grazie al quale, l'esperienza vissuta durante
l'azione, diventa anche bagaglio cognitivo dell'individuo e quindi anche pensabile e
comunicabile in forma socialmente condivisa. La ristrutturazione del teatro interno
individuale, I'ultima istanza del cambiamento, e diretta conseguenza di tali meccanismi ed
esso stesso meccanismo di cambiamento.

E' evidente che per ognuno di questi meccanismi, vi siano afferenze al rito e ai suoi
meccanismi generativi. Cerchero di sottolineare tali similitudini andando, parallelamente a
fornire esempi fattivi dell'esperienza di conduzione di un gruppo di terapia continuativo
svolta durante i miei quattro anni di tirocinio presso il Servizio di Psicologia all'Ospedale
San Paolo di Milano.

22



4.1 Il gruppo del lunedi. “E’ incredibile, siamo cosi diversi!”

A seguito della richiesta della struttura ospedaliera, nel settembre 2011 accettai
l'incarico di aprire un gruppo di psicoterapia continuativo con metodologia
psicodrammatica in seno alle attivita del Servizio di Psicologia dell'Ospedale San Paolo di
Milano.

Quando in équipe si discusse su che tipo di gruppo aprire, insistetti affinché questo fosse
un gruppo di adulti, senza fornire particolari indicazioni di omogeneita per sesso, eta e tipo
di problematiche. Il motivo di questo mio desiderio era fare un'esperienza diretta declinata
in un gruppo il piu eterogeneo possibile per andare ad esperire quali fossero i meccanismi
psicodrammatici piu efficaci nella terapia per ognuna delle persone partecipanti.

Quello che si venne a creare (in via definitiva nel novembre 2011) fu un gruppo
estremamente eterogeneo ed ampio che, come tutti i gruppi continuativi, subi nel tempo
diversi cambiamenti di composizione ma che nell'ultimo anno di attivita, fu stabile e nella
composizione di otto elementi (i cui nomi qui sono inventati):

FRANCESCO

26 anni, gravi problemi relazionali con i genitori e precedenti problemi di abuso di
sostanze e comportamenti antisociali, inviato da un altro gruppo di psicodramma in quanto
aveva iniziato una relazione con una compagna di terapia e non era quindi possibile che
continuassero a frequentare il gruppo insieme. Lascera il gruppo prima della chiusura.

UMBERTO

62 anni, libero professionista, studente di counseling, da poco separato e tornato a vivere
nella casa dei genitori ormai deceduti dopo un periodo di care giving alla madre. Pieno di
interessi, ha una problematica di ansia diffusa. Inviato dal COSP (sportello di ascolto
studenti).

MATTEO

36 anni, dipendente di un'azienda di telefonia, compagno di una donna con una bimba di
10 anni avuta da un matrimonio precedente. Molto ansioso, si € rivolto al servizio di
psicologia per un problema di insonnia. Dopo il percorso specifico, € stato preso in carico
per una psicoterapia ed € poi stato inviato al gruppo.

BRUNA

42 anni, reduce da un sofferto percorso di PMA (Procreazione Medica Assistita) costellato
di fallimenti, “bloccata” nella sua vita sia personale che lavorativa, inserita nel gruppo
nonostante ne avesse inizialmente il timore dopo due mesi di accompagnamento in
colloquio individuale (entro quindi nel gruppo dopo la sua formazione e non in
concomitanza con essa).

GIANLUCA

57 anni, sindacalista, padre di una ragazza con problemi psichiatrici, si rivolge al servizio
di psicologia per problemi di ansia, inviato da una psicoterapia individuale svolta nello
stesso contesto del Servizio di Psicologia del San Paolo.

GIUSEPPE

23



57 anni, cassa integrato, vedovo senza figli con problemi depressivi, inviato da una
psicoterapia individuale svolta nello stesso contesto del Servizio di Psicologia del San
Paolo.

VITTORIA

60 anni, ex insegnante di storia dell'arte in pensione, madre di una donna con
problematiche psichiatriche, inviata da un altro gruppo di psicodramma frequentato
interamente da donne a causa della chiusura del gruppo. Problemi di ansia.

ALBERTA

68 anni, care giver di un marito psichiatrico grave (poi deceduto nel lasso di tempo in cui
ha frequentato il gruppo), inviata inizialmente da un cps, poi inserita in un gruppo di donne
anziane e poi spostata nel gruppo in oggetto a seguito di una decisione clinica riguardante
le sue problematiche. Problemi di ansia e di organizzazione quotidiana.

Il reclutamento avvenne attraverso colloqui conoscitivi e in alcuni casi si rese necessario
un breve accompagnamento preliminare di psicoterapia individuale propedeutico
all'inserimento.

Ogni singolo membro del gruppo ebbe un percorso estremamente significativo nei due anni
di permanenza nel gruppo, ognuno chiaramente con modalita e tempi diversi. Il gruppo fu
chiuso nei primi mesi del 2014 con una sessione di chiusura e in seguito dei colloqui
singoli di orientamento.

La prima sessione fu particolarmente sorprendente per i membri del gruppo. Uno di loro si
domando che cosa ci facessero insieme e disse: “E' incredibile pensare che vederci qui
possa servire... di che cosa parleremo? Siamo cosi diversi!”

4.2 Globalita della messa in gioco e l'espressivita nel rito e nel percorso
psicodrammatico di un gruppo estremamente eterogeneo. “Provo tutte le emozioni che
loro hanno espresso a posto mio. Ma non lo sapevo”.

Dei diversi tipi di espressivita che facilita lo psicodramma (il pensiero,
I'emozionalita, il moviemento e il contatto corporeo, la postura) il gruppo del lunedi fu un
gruppo che fece molta fatica a lasciarsi andare inizialmente ad un coinvolgimento corporeo
e a un contatto fisico fluido. Solo due dei partecipanti dichiararono verbalmente in alcuni
momenti iniziali di essere molto soddisfatti di trovarsi all'interno di un dispositivo
metodologico che permettesse loro di avere contatto fisico. Gli altri dimostrarono
inizialmente una forte reticenza a entrare in contatto tonico con i compagni di percorso.
L'espressivita globale dei soggetti del gruppo del lunedi inizio ad essere facilitato dalla
maggior conoscenza con l'avanzamento degli incontri e il progressivo approfondimento
delle relazioni tra i membri del gruppo.

Il punto di vista corporeo, in particolare, stimolato dal direttore in maniera modulare
rispetto al livello di confidenza che andava a stabilendosi nel gruppo, trovava momenti
anche spontanei di fusione. I saluti finali, per esempio, da un certo momento in poi, presero
una forma pressoché costante e autogestita di saluto silenzioso che dava l'impressione di
essere particolarmente atteso da tutti: al centro del tappeto circolare, abbracciati e
pestandosi delicatamente i piedi I'un l'altro.

Abbiamo gia detto in diversi punti di questo lavoro quanto anche I'esperienza rituale sia un
atto globale (quindi sia fisico che mentale) e quanto in questa sua globalita agisca un
cambiamento diretto alla omogeneizzazione di fisicita e mente fino ad una stimolazione

24



della naturale congiunzione dei due meccanismi.

In questa similitudine profonda con l'esperienza rituale, lo psicodramma esercita sul
paziente uno dei suoi principali meccanismi di cambiamento che si basa principalmente
sull'azione e, in particolare nello psicodramma, nell'azione mostrata ad una collettivita.
Felice Perussia nel suo libro “Regia Psicotecnica”, sottolinea la differenza tra il
comportamento di espressivita personale “privato” e quello “pubblico”. Come nel teatro e
anche nei riti collettivi, lo psicodramma offre la possibilita di agire con la consapevolezza
di essere guardati e al contempo guardare da spettatori 1'espressivita altrui, a seconda del
ruolo che si svolge nell'azione psidodrammatica. Il fatto quindi di essersi espressi in modo
manifesto davanti ad altri e, nel caso dell'essere spettatore, il fatto di cogliere l'intimita di
un compagno di gruppo, cambia radicalmente la natura dell'espressione.

Turner, nel libro “Dal rito al teatro”, pubblicato nel 1983, dice:

“[...]l'antropologia della performance € una parte essenziale dell'antropologia dell'esperienza. In un certo senso, ogni tipo
di performance culturale, compresi il rito, la cerimonia, il carnevale, il teatro e la poesia, e spiegazione ed esplicitazione
della vita stessa [...]. Mediante il processo stesso della performance, cid che in condizioni normali é sigillato
ermeticamente, inaccessibile all'osservazione e al ragionamento quotidiani, sepolto nelle profondita della vita
socioculturale, é tratto alla luce. [...] Un'esperienza vissuta é gia in se stessa un processo che “preme fuori” verso
un'espressione che la completi [...] la performance é la conclusione adeguata di un'esperienza”

I1 gruppo del lunedi fu un catalizzatore espressivo e performativo particolarmente forte per
alcuni membri del gruppo che faticavano in quelle che Boria definisce funzione di doppio
(guardarsi dentro per poi esternare quanto si percepisce di sé) e di specchio (rendersi conto
di essere presenti negli altri con le caratteristiche che questi ci attribuiscono).

Queste due funzioni si traducono in tecniche per le quali il gruppo é talvolta chiamato dal
direttore a “doppiare” (quindi dare voce, parlare per lui) un compagno, o a fargli da
specchio (esplicitare cio che in quel momento vede in lui).

Il lavoro iniziale, nel tentativo di stimolare la fusionalita di un gruppo che aveva
un'eterogeneita notevole, fu quella di coinvolgere di lunedi in lunedi i partecipanti in molti
lavori di gruppo basati talvolta su lavori di doppio.

Attraverso l'espressivita altrui, i soggetti piu cristallizzati riguardo il riconoscimento delle
proprie emozioni, trovarono una via regia che permise loro di esprimersi
approfonditamente grazie alle intuizioni degli altri membri del gruppo. A scopo
esemplificativo, riporto un episodio che riguarda Bruna.

Nel novembre 2012, durante 'aggiornamento, Bruna racconto di un viaggio di
lavoro transcontinentale a cui aveva partecipato la settimana precedente. Ne parlo
in termini puramente pratici, episodici, senza alcun coinvolgimento emotivo che
trasparisse, né segnali linguistici che lasciassero intendere come fosse stata
emotivamente in quel viaggio. Ne parlo come un'esperienza positiva, interessante,
raccont0 nei minimi particolari il trattamento di lusso ricevuto in aereo e
I'accoglienza esclusiva una volta arrivata. Percependo una contraddittorieta tra il
contenuto del suo racconto e il suo tono emotivo che emergeva come irrigidito e
teso, chiesi al gruppo di doppiarla. Anche il gruppo evidentemente colse questa
contraddittorieta infatti quattro compagni le diedero voce esprimendo invece
emozioni di confusione e contraddizione, tensione e nervosismo. Dopo il
coinvolgimento del gruppo, una volta giunto il momento di esprimere la sua verita
riguardo i doppi ricevuti, Bruna riconobbe che quell'evento che superficialmente
poteva essere considerato positivo , visto nel profondo, sollevava questioni
problematiche molto profonde e attuali della sua vita relazionale ed era critico
riguardo la sua soddisfazione professionale e pit globalmente personale in quel
preciso momento storico della sua vita. “Provo tutte le emozioni che loro hanno

25



espresso a posto mio. Ma non lo sapevo”.

4.3 La rottura del copione. “Questo proprio non me l'aspettavo”

Un meccanismo della direzione psicodrammatica che mira a mettere i soggetti
partecipanti a un gruppo in una condizione di necessaria mobilitazione preconscia, € la
rottura del copione. Consiste nella proposta da parte del direttore di attivita inattese e
imprevedibili coerenti con le contingenze del gruppo. Il fatto che in una sessione di
psicodramma il direttore si dedichi a offrire al gruppo tale tipologia di attivita, facilita
quello che Boria definisce l'acting-in, un'azione in risposta ad un nuovo stimolo quindi
innovativa ma non un'azione arbitraria come invece potrebbe essere definita 1'acting-out.
Cio che la rottura del copione porta a stimolare € la ricerca di organizzazione del
comportamento in forme indedite, mobili e flessibili che vanno a minare la tendenza alla
ripetitivita e a contrastare il mantenimento di azioni conosciute e prevedibili.

Tale attitudine psicodrammatica appare discronica con l'esperienza rituale relativa ad
alcuni tipi di riti di passaggio. Per esempio i riti di passaggio all'eta adulta, talvolta
prevedono il superamento di alcune prove e lo svolgimento di determinate azioni che sono
noti. La circoncisione, per esempio, € un momento di passaggio noto e tale notorieta serve
per suscitare nel soggetto la consapevolezza di avere un “qualcosa a cui tendere”, un
simbolo di status raggiunto (Van Gennep, 1909). Quello del passaggio all'eta adulta ha pero
funzioni che riguardano la definizione individuale agli occhi di una collettivita. Ci sono
altri riti di passaggio, come quelli di stampo religioso, in cui la prova e sconosciuta. Tali
riti misterici, per esempio quelli di iniziazione sciamanica, diffusi in quasi tutte le culture
con notevoli punti di somiglianza, sono riti che cambiano profondamente di soggetto in
soggetto e passano da condizioni estatiche a crisi che potrebbero sembrare crisi epilettiche
a momenti di separazione e prove che a seconda dell'iniziando, del tipo di “crisi” subite,
cambiano.

In psicodramma la rottura del copione passa attraverso un'attitudine sempre creativa e
mirata al mobilitare la spontaneita del paziente e la sua espressione di sé. Ci sono pero
alcuni momenti specifici come l'intervista esistenziale o l'intervista in situ in cui sono
illustrate con chiarezza le modalita con cui il direttore e orientato a stimolare e mettere in
circolo del materiale non ancora organizzato nella mente. Oltre a ci0 v'e una tecnica
elettiva che favorisce in modo evidente la mobilitazione di energie per mettere in luce
nuove verita nell'interiorita del paziente e questa tecnica é l'inversione di ruolo.

Pochi mesi dopo l'inizio degli incontri, offrii al gruppo un lavoro mirato ad una
conoscenza reciproca molto approfondita e chiesi ad ognuno di loro, dopo
opportuno riscaldamento psicomotorio e aggiornamento, di pensare ad una
persona che loro sentissero molto vicina con l'intenzione (non dichiarata al
gruppo) di farli poi entrare in inversione di ruolo con questa persona e operare un
decentramento allo scopo di farsi conoscere dal gruppo sotto una luce diversa e
inattesa. Mentre lavoravano i compagni, notavo in Vittoria una certa tensione.
Quando fu il suo turno, dichiaro di aver avuto molta difficolta a individuare una
persona che sentisse vicina perché in quel momento, disse, non percepiva alcuna
vicinanza, neanche con i familiari piu stretti. Chiesi quindi a lei se ci fosse
qualcosa che sentisse vicina in quel momento e lei rispose che la cosa piu vicina a
lei in quel momento era un quadro di una mostra che era andata a vedere di
recente, davanti al quale si era soffermata a lungo, molto colpita da quanto si
riconoscesse nelle sue linee. Aggiunse: “Ma sono sicura che non si puo fare”.

26



Decisi quindi di metterla in inversione di ruolo con il quadro e raccontai al quadro
che una donna che qualche giorno prima si era fermata a lungo davanti a lui, lo
percepiva come la cosa piu vicina a lei in quel momento e quindi lo invitai a
descrivere prima se stesso nelle sue qualita piu caratteristiche e poi di raccontare
che impressione gli avesse fatto quella donna che probabilmente lui si ricordava.
Emerse dal lavoro un “quadro” (e non uso tale termine a caso) molto sorprendente
della personalita di Vittoria: sfaccettato nelle sue ambivalenze, dettagliato,
davvero poco vicino all'immagine che Vittoria presentava abitualmente al gruppo.
Dalla commozione di Vittoria durante il lavoro e dal coinvolgimento del gruppo,
era evidente che le rivelazioni che il quadro dava di Vittoria, era materiale nuovo
anche per lei e probabilmente sarebbe stato un punto di partenza per il suo lavoro
psicoterapico profondo. Gli anni a venire hanno dimostrato che Vittoria non ha
mai piu perso di vista le qualita nonché le problematiche piu personali emerse e
scoperte con quel lavoro e con grande coraggio le ha toccate con mano per
risolvere i suoi problemi relazionali.

Durante lo sharing finale, Vittoria condivise con il gruppo la sua sorpresa di
essersi scoperta in un modo che anche a lei era sconosciuto: “Questo proprio non
me l'aspettavo”.

4.4 L'intreccio io-attore e io-osservatore e la ristrutturazione del teatro interno
individuale. “E' vero, hanno ragione loro, non sono poi cosi solo”.

Il fatto che azione e osservazione in psicodramma si alternino al fine di dare al
paziente l'insight dell'azione e la riorganizzazione cognitiva dell'osservazione, rimanda al
concetto di azione e spiegazione dell'azione di cui parla Widmann (2007) quando spiega la
doppia valenza di contenuto e contesto del rito (Vd Capitolo 2 della Prima Parte).

Boria definisce la metodologia psicodrammatica anche sulla base del susseguirsi di queste
due istanze: mettere in azione le persone in un contesto relazionale significativo in modo
che la loro energia sia mobilitata affinché diventi vissuto ed esperienza (io-attore) e
favorire in un secondo momento la riflessione che guarda il vissuto esperito, lo definisce e
gli da forma pensabile e comunicabile attraverso il linguaggio condiviso (la parola).
Andando a definire queste due istanze con il linguaggio della psicologia dinamica,
I'attivazione dell'io-attore e una stimolazione dei contenuti preconsci attraverso
l'attivazione psico-corporea che come prodotto finale, ha anche I'arricchimento degli stessi
contenuti del preconscio. Secondariamente la riflessione porta alla coscienza cid che prima
era indistintamente avvertibile.

Con questo meccanismo, lo psicodramma permette un arricchimento personale che riesce
ad allargarsi a diverse dimensioni della personalita: l'arricchimento dei ruoli, il
miglioramento delle funzioni di doppio e specchio, lo sviluppo di spontaneita e creativita,
la maggior conoscenza di sé e di conseguenza, una ristrutturazione del teatro interno
individuale. Boria definisce come teatro interno individuale l'insieme dei personaggi che
ciascuno di noi é andato interiorizzando nel corso della sua vita. In base al numero di tali
personaggi e alla qualita relazionale riferita ad essi, distribuiamo e organizziamo le nostre
emozioni. Le problematiche relative al teatro interno individuale, sono distribuibili in tre
aree principali:

1) La scarsita di presenze. In questo caso, il lavoro terapeutico dovra lavorare in

direzione di un arricchimento partendo dagli esempi relazionali che si possono trovare
all'interno del gruppo i cui membri iniziano ad essere punti di riferimento importanti nello

27



spazio psicodrammatico e che faciliteranno I'emergere di figure della storia del paziente.

2) Le figure genitoriali e di attaccamento investite da sentimenti negativi. In questo
caso, il lavoro terapeutico, avvalendosi delle tecniche psicodrammatiche in particolare
dell'inversione di ruolo, dovrebbe operare un decentramento percettivo per permettere al
paziente di uscire da una lettura del reale rigido e monodirezionale per cogliere “da dentro”
aspetti importanti che possano arricchire le sue percezioni su una figura importante e
fornire chiavi di lettura diverse.

3) Le sofferenze relazionali all'interno di ambiti specifici come il lavoro o una relazione
coniugale infelice o ancora relazioni amicali insoddisfacenti. Per questo tipo di
problematiche, le tecniche di analisi sociometrica aiutano il paziente a ristrutturare un
determinato atomo sociale verso il quale dimostra disagio nel momento in cui entra in
scena e quindi a regolare vicinanza e lontananza da determinati personaggi del suo teatro
interno se non addirittura 1'eliminazione.

Nel lavoro psicodrammatico e auspicabile che le funzioni di io-attore e io-osservatore si
sviluppino al fine di essere presenti nel soggetto pronte ad essere usate all'occorrenza. C'e
pero un momento particolare nel lavoro con il protagonista, che sancisce esplicitamente il
passaggio dal lavoro di azione al lavoro di osservazione: occorre quando il protagonista e
chiamato fuori dalla scena dal direttore affinché la osservi. Abitualmente il luogo preposto
per l'osservazione della scena e la balconata. Piu alta del palco, permette la visione della
scena interpretata dagli ausiliari da un punto di vista completamente esterno (esterno anche
allo spazio circolare del “mondo interno” del paziente). Il protagonista in questo modo puo
essere osservatore di se stesso (ci sara un alter ego scelto da lui che interpretera il suo
ruolo) e la sua funzione riflessiva ed osservatrice sara nutrita ed allenata.

Quando si e sulla balconata, spesso si hanno forti insight sulla propria vita, sul proprio
funzionamento psichico nonché sul modo di affrontare problemi.

Nel gruppo di psicoterapia al San Paolo, il lavoro con il protagonista non era
mai facile. Molti di loro, in particolare Giuseppe, facevano fatica a simbolizzare e ad
essere fedeli alle consegne e l'inversione di ruolo era sempre molto difficile da
gestire a causa del fatto che era necessario da parte del direttore intervenire molto
spesso per fare rimanere in ruolo il protagonista che in quel momento si trovava in
inversione con un altro significativo. Giuseppe in particolare, aveva la necessita di
essere doppiato dal direttore in continuazione per poter mantenere un decentramento
corretto. Nei suoi lavori, nei suoi interventi, portava spesso in primo piano il lutto
della perdita della moglie, occorsa 10 anni prima, come un fatto che ancora non
riusciva ad elaborare, a causa della solitudine. In realta, dagli aggiornamenti,
emergeva un atomo sociale di Giuseppe particolarmente ricco di amici, parenti e
persone che lo sostenevano sia moralmente che materialmente e spesso il gruppo gli
rimandava questa percezione. Giuseppe pareva perd non cogliere nel profondo
questo rimando, evidentemente ancora incatenato dal lutto della perdita della moglie
e al rimpianto di non aver mai avuto dei figli da lei. Offrii pit volte la possibilita a
Giuseppe di lavorare sul lutto della moglie e lui si presto con molta partecipazione.
Un giorno pero, a seguito di una contingenza decisiva, decisi di farlo lavorare come
protagonista proprio nel tentativo di offrire a Giuseppe la possibilita di comprendere
e chiarificare che tipo di ruolo avessero queste numerose persone che lo
circondavano ed eventualmente cogliere il loro valore. Era una sessione della
primavera del 2012. Lavorammo con fatica e lo coinvolsi in una sociometria che gli

28



permettesse di figurarsi le persone intorno a lui e di ricevere da loro dei messaggi.
L'atteggiamento di Giuseppe era quasi infastidito a dover chiamare sul palco tante
persone della sua vita quanti erano i compagni del gruppo meno uno che avrebbe
interpretato la moglie per il ruolo della quale, lasciai carta libera a Giuseppe. Lui
scelse di farla rimanere accanto a lui per tutto il lavoro, silente, mentre gli teneva la
mano. Durante il lavoro sociometrico, in inversione di ruolo con i suoi altri
significativi, sentivo che Giuseppe faceva fatica a stare nei vari ruoli con cui si
doveva invertire. In inversione, faceva si che i messaggi a lui diretti dalle persone
coinvolte dalla sociometria fossero di vicinanza: frasi come: “Se hai bisogno, io sono
qui” o “Chiama se ti senti solo” o “Vieni a pranzo da me se vuoi”. Il suo tono
emotivo nell'interpretazione era pero poco espressivo. Insistetti parecchio affinché si
sforzasse di essere espressivo nel dire quelle frasi e cominciai a percepire un contatto
che in lui iniziava a stabilirsi con la sua coscienza. Il momento della balconata fu
pero rivelatorio. Chiesi agli ausiliari di interpretare nella maniera pit amplificata
possibile il tono emotivo di vicinanza che il testo delle frasi esprimeva. Nel rivedere
la scena, accanto alla moglie che gli teneva la mano, Giuseppe fu colto da grande
commozione e l'unica frase che gli venne da dire nel soliloquio in balconata fu: “E'
vero, hanno ragione loro, non sono poi cosi solo”. Nell'integrazione finale, dal modo
in cui saluto le persone che effettivamente lo sostenevano nella vita reale
(interpretate dai compagni di gruppo), si colse un profondo cambio di percezione
nella coscienza di Giuseppe nei loro confronti. Da allora il gruppo comincio a
prenderlo bonariamente in giro, identificandolo con un appellativo che suonava
simile a: “l'uvomo dalle mille risorse umane”.

29



CONCLUSIONI

“In principio ero solo

quindi ho creato con la mia solitudine.
E quando fui due,

allora ho creato con la mia dualita.

E quando fui tre e piu,

ho creato con tutti i miei compagni”

Jacob Levi Moreno da “Le parole del Padre”

Scrivere questa tesi e stato come fare un lungo e ridondante viaggio attraverso un
mondo vasto e circolare che ad ogni giro mi costringeva a intraprendere strade diverse e mi
portava a perdermi in aree inesplorate, pur non facendomi mai perdere la rotta.

I riti iniziatici, quelli di cambiamento di status, le celebrazioni, i riti curativi, il teatro, la
danza e tutte quelle manifestazioni umane collettive di cui si € parlato in questo lavoro piu
o meno approfonditamente, cedono, a seconda dei momenti, piccole o grandi eredita allo
psicodramma classico che con essi condivide un substrato culturale di base: quello
dell'importanza della collettivita e della valorizzazione dell'azione eseguita pubblicamente
e dell'auto osservazione.

L'approfondimento e la ricerca degli elementi rituali presenti nella psicoterapia
psicodrammatica e l'osservazione di cio che lo psicodramma invece non condivide con
'esperienza rituale, hanno dato un nuovo valore al mio lavoro con il gruppo di psicoterapia
condotto al Servizio di Psicologia dell'Ospedale San Paolo di Milano, esperienza che
ancora adesso e prezioso ed indispensabile bagaglio conoscitivo ed emotivo del mio futuro
ruolo di terapeuta.

30



BIBLIOGRAFIA

Sante Babolin (1974) “L'estetica di Maurice Blondel”, Universita Gregoriana Editrice,
Roma.

Giorgio Bonaccorso (2014), “La liminalita del rito”, Messaggero di Sant'Antonio Editrice,
Padova

Giovanni Boria (2005), “Psicoterapia Psicodrammatica”, Franco Angeli

Giovanni Boria, “Elementi terapeutici specifici dello psicodramma”, in Psicodramma
Classico, anno XI, num. 1-2, agosto 2009.

Mario J. Buchbinder (1993) “Poética del desenmascaramiento, camino de la cura”
Editorial Planeta Argentina S.A.I.C.

Ernesto De Martino (1961) “La terra del rimorso — Contributo a una storia religiosa del
Sud”, Edizioni Il Saggiatore, Milano

Stefano De Matteis (1995), Echi lontani incerte presenze. Victor Turner e le questioni
dell'antropologia contemporanea, Quaderni dell'Istituto di Filosofia, Urbino, Montefeltro.
Luigi Dotti (1998), “Forma e Azione. Metodi e tecniche psicodrammatiche nella
formazione e nell’intervento psicosociale”, Franco Angeli, Milano.

Luigi Dotti, “Psicodramma e teatro: riflessioni dall’attivita con i bambini”, in
Psicodramma Classico, anno VIII, n. 1-2, novembre 2006.

Luigi Dotti (2002),“Lo psicodramma dei bambini”, Franco Angeli, Milano.
Luigi Dotti (2006), “Storie di vita in scena”, ANANKE, Torino.

Fabrice Olivier Dubosc (2012), “Terapie etno-narrative e dimensione rituale”, Rivista di
Psicologia Analitica n. 85

Garzanti Linguistica “Grande Dizionario della lingua italiana Garzanti” (2014, Edizione
di luglio)

C. Geertz (1983) “Antropologia interpretativa”, Il Mulino, Bologna

Jacob Levy Moreno (1946) “Manuale di psicodramma” - Volume primo (Beacon House),
New York, tr. it. Astrolabio, Roma, 1985

Jacob Levy Moreno (1946) “Le parole del padre” - Volume primo (Beacon House), New
York, tr. it. Astrolabio, Roma, 1985

Irina Naceo (2003), “Delle antiche danze femminili”, Edizioni della Terra di Mezzo,

31



Vigevano (MI)
Felice Perussia (2004), “Regia psicotecnica”, Guerini Studio, Milano.

I.H. Shultz (1951) “Psicoterapia Bionomica, un esperimento fondamentale” a cura di W.
Orru, M.Ottobre Gastaldo, Milano, Masson, 2001

Victor Turner (1982)“Dal rito al teatro”, Performing Arts Journal Publications, New York,
tr. it. I Mulino, Bologna, 1986

Marina Valcarenghi (2005) “L'insicurezza. La paura di vivere nel nostro tempo”,
Mondadori Bruno

Arnold Van Gennep (1909) “I riti di passaggio” (Neuchatel), tr. it. Bollati Boringhieri,
Torino, 2012.

Claudio Widmann (2007), “Il rito. In psicologia, in patologia, in terapia”, Edizioni
Scientifiche Ma. Gi.

Irvin D. Yalom (2005) “Teoria e pratica della psicoterapia di gruppo”, tr. it. Della 5/
edizione Bollati Boringhieri, Torino.

32



RINGRAZIAMENTI

Grazie al Jacob Levy Moreno e a Zerka Moreno per aver creato e diffuso un metodo
terapeutico che avvicina I'uomo alle stelle. Grazie allo Studio di Psicodramma di Milano di
Gianni Boria: 1i sono cresciuta, ho acquisito strumenti, sono diventata una persona in
continuo respiro creativo. Grazie ai miei amati didatti dell'esperienza pratica: Ivan Fossati
(anche tutor di tirocinio) e Tiziana Bianchi che mi hanno insegnato cosa vuol dire essere
attenti e saldi punti di riferimento costruttivamente critici. Grazie anche ai didatti del primo
anno: Chiara Baratti e Antonio Conte.

Grazie a tutti i compagni di gruppo con cui ho condiviso le esplosive emozioni che mi
hanno attraversato in quattro anni di esperienza pratica: alcuni di loro sono stati un
esempio, altri mi hanno mostrato cido che mai vorro essere, tutti hanno contribuito alla
definizione del mio io. In particolare grazie a Valeria (incontrastata sorella di anima),
Francesca (il mio direttore preferito), Irene (la mia protagonista preferita), Liliana (che
anche sei lontana, ci sei), Maurizio (nessuno mi ha mai commosso come te, Pallina!),
Manuela (importante fonte di confronto), Laura e Dante, Alessandra (my baby), Paola
Vallani (amica, collega e modello di equilibrio materno creativo), Luciana Basilico (che mi
ha insegnato ad ascoltare il richiamo dell'isola) e Anna Roversi (collega di stregonesche
fantasie). Grazie agli studenti di psicodramma in tutta Italia: i “napoletani”, il gruppo di
Bologna e quello veneto. Un grazie speciale al gruppo di Torino, in particolare a Daniela e
il suo “sguardo incantato” e Cristina con cui abbiamo iniziato 1'esimia tradizione del Lupus
in Tabula psicodrammatico. Grazie a Lara Senno che tuttora mi supervisiona, mi ospita e
mi nutre! Grazie a Sara Campagnaro, mio tele-angelo custode.

Alle colleghe del San Paolo, in particolare a Raffaella Balestrieri con cui spero di lavorare
ancora per molto e a Luigina Catanzaro che mi ha insegnato tanto.

Grazie a chi ha “osservato” il gruppo (e me) durante le conduzioni del lunedi, in particolare
grazie alla luce di Diana Baggieri e all'immenso e fondamentale supporto di Cristina
Bergo, entrambe “specchi” fondamentali del gruppo e del mio operato: mi avete offerto alti
momenti di confronto professionale.

Grazie a tutti i membri del gruppo del lunedi. Siete nel mio cuore.

Grazie a mamma e papa, base sicura, e ai miei figli, a cui e dedicata questa tesi, che sono
esempio di spontaneita e che amo piu di ogni cosa al mondo. Grazie a Cristiano che c'era e
che in qualche modo ora c'é meglio. Grazie a Musino, peloso straccio felino.

Grazie a Luca Lavino che mi ha aiutato a trovare buona parte dell"“antropo- bibliografia”.

Grazie a Matteo Miceli che, incontrato nella semi-realta di una storia di fantasia, oggi mi
accompagna attraverso mondi inesplorati. E' stato un prezioso aiuto per la compilazione
della parte antropologica di questa lavoro e mi ha aiutato a trovare le parole (e a correggere
quelle che non suonavano bene) per definire finalmente quel “sentore rituale” che, si,
sentivo che c'era.

33



